
INTERVENÇÕES

“Nas frinchas do sistema”: o espaço-
tempo do internacional em disputa

Karine de Souza Silva

2026 | FEVEREIRO



 

1 
 

“Nas frinchas do sistema”1: o espaço-tempo do internacional em disputa 
 

Karine de Souza Silva* 
 

A sociabilidade entre diferentes povos, ultrapassando fronteiras étnicas, territoriais e/ou raciais 
é um dado antigo na história. Tratativas para a viabilização de consensos, acordos, políticas e 
normas de cooperação, de conciliação e gestão coletiva de demandas sempre fizeram parte das 
dinâmicas das sociedades. Um exemplo é o Tratado de Paz Egípcio-Hitita, celebrado em 1.259 
a.C. entre o faraó egípcio Ramsés II e o rei hitita Hattusilis III, o tratado mais antigo já conhecido, 
cuja réplica se encontra no edifício das Nações Unidas em Nova York. 
 
Entretanto, a noção hegemônica do que é o “internacional” se refere a um espaço-tempo 
construído sobre as vigas do colonialismo, do regime transatlântico do tráfico escravagista e do 
capitalismo racial e patriarcal. Se o colonialismo representa a violência em sua forma bruta 
(Fanon, 1968) — isto é, o processo de dominação por meio da invasão territorial, da exploração 
de corpos e, do ponto de vista ontológico, da devastação da humanidade de certas pessoas —, o 
sistema que ele sustenta opera necessariamente por meio dessa violência. Dessa forma, o que 
se denomina “internacional” constitui um espaço-tempo de crueldade, um palco edificado para 
servir como locus exclusivo do sujeito moderno — coletivo ou individual — colonizador e 
imperialista. No início do século XX, W.E.B. Du Bois observou que a política internacional era tão 
pervadida pelas dinâmicas raciais, que as relações internacionais poderiam ser mais 
adequadamente designadas como “relações inter-raciais” (Du Bois, 1915). 
 
Por outro lado, as estruturas, enquanto processos históricos em constante reprodução, podem 
ser desestabilizadas quando os agentes produzem e exploram fissuras, geram contra-narrativas 
e questionam o poder. Assim, o internacional sempre esteve em disputa. Nas “frinchas do 
sistema” (Nascimento, 2007     ), entidades estatais e não estatais fizeram uso da macro e da 
micropolítica para desafiar e alargar os sentidos e os limites desse espaço-tempo (Silva, 2021; 
2025). Esses sujeitos reivindicaram soberania, peticionaram contra o regime de tutela na Liga das 
Nações; denunciaram sistemas internos de opressão; e organizaram movimentos e conferências, 
como as panafricanas, que propuseram modelos alternativos de convivialidade global. Além 
disso, fundaram instituições, a exemplo da Organização da Unidade Africana, teceram redes 
transnacionais contra o imperialismo, o apartheid na África do Sul e a ocupação da Namíbia, 
atuaram por dentro e por fora dos marcos do institucionalismo liberal. Também participaram de 
fóruns globais (como as Conferências Mundiais sobre Mulheres e a Conferência de Durban), 
articularam a produção de um regime jurídico antirracista e utilizaram plataformas como as 
Nações Unidas para amplificar suas vozes, tal como os discursos de Haile Selassie e de Amílcar 
Cabral. 
 
Do lugar da marginalidade, apesar de todas as re     strições e do esquema de guerra articulado 
internacionalmente contra seus corpos, movimentos sociais negros, indígenas, ciganos, de 
mulheres, antipatriarcais, antirracistas, anticapitalistas      etc. resistiram ao não-lugar do 
internacional, ao desempoderamento e ao silenciamento. Esses grupos demostraram notável 
capacidade de análise crítica e de leitura de mundo, utilizando-se de instrumentos legais, de 



 

2 
 

instituições e tecendo redes de solidariedades para afirmarem o direito de existir dignamente e 
de agenciamento político. Mulheres negras, em particular, mobilizaram o corpo como território 
internacional, se insurgiram, aliançaram e interpelaram a política e o poder em esferas globais. 
Engajaram-se em lutas anticoloniais, antiescravistas, antiracistas, anticapitalistas e 
antipatriarcais, disputando a formulação de políticas e normas de direito internacional. Por isso, 
a academia ganha se direcionar a lupa para a forma com que os agentes contra-hegemônicos 
percebem, narram, desafiam, articulam, mobilizam, interpelam e vivenciam o internacional.  
 
Esses movimentos disputaram a produção do direito e da política, organizando-se em diversas 
geografias e temporalidades. Desafiaram as noções tradicionais de nação e Estado, questionando 
atributos jurídicos como “fronteiras” e “nacionalidade”, e agenciaram por dentro e para além 
dos limites do sistema internacional. Ao fazê-lo, conceberam o transnacional, operando 
simultaneamente por dentro, nas frinchas, e contra as estruturas tradicionais. 
 
Tais agências demonstram que o “lugar” do internacional não se resume a um ponto geográfico: 
longe de ser passivo, trata-se de uma espacialidade dinâmica, experimentada, impregnada por 
significados, práticas sociais, culturais e históricas. As práticas desses grupos interferem em como 
o tempo e o espaço são mutuamente percebidos, vivenciados e transformados, reconfigurando 
suas interrelações. Nas palavras de Milton Santos (2008, p. 39), “é como se a flecha do tempo se 
entortasse no contato com o lugar”. 
 
O espaço-tempo do internacional, conforme concebido pelas hegemonias, caracteriza-se pela 
linearidade, o que pressupõe a existência de começo, meio e fim, delineando uma estrada 
retilínea que conduz a um futuro idealizado de desenvolvimento e de progresso. Em 
contrapartida, o tempo-espaço anti-hegemônico é circular: nele, não existe fim, sendo o passado 
uma força ativa que se mantém no presente. Nessa tríplice temporalidade curvilínea, passado, 
presente e futuro se entrelaçam dinamicamente e se entrecruzam às nossas intersubjetividades. 
Como afirmou Nêgo Bispo (Santos, 2018, p. 47), o olhar colonial “é vertical, é linear, não faz 
curva”. Na circularidade, cabe mais vida e complexidade do que na linearidade. A capoeira, o 
batuque, a gira do candomblé, ilustram essa mecânica, pois se fazem rodando, em movimentos 
circulares, simbolizando a continuidade e a interconexão da vida. 
 
Assim, o espaço-tempo do internacional abrange tanto a esfera da regulação e do império como 
aquela das lutas por emancipação, costuradas por redes de solidariedade e de agenciamento. 
Nas fraturas do inter, as contra-hegemonias vivenciam o espaço-tempo circular do transnacional. 
 
A gramática do “transnacionalismo”, em vez de “internacionalismo”, é mais adequada  para 
definir ativismos insurgentes, suas travessias e redes de conexões, porque, mesmo que não se 
possa afirmar que sempre houvesse intencionalidade explícita de contestar o Estado-nação como 
entidade político-jurídica, essas resistências acabaram por fazê-lo, uma vez que a própria 
construção das unidades estatais foi um processo de violência e exclusão dos povos que foram 
inferiorizados, estigmatizados como os inimigos na nação, ou os “condenados da terra”. Entender 
o mundo a partir da chave da “transnação” como categoria analítica é potente em diversos 
sentidos, pois permite: i) acolher as dinâmicas não estatais, não nacionais, as corporais e as 



 

3 
 

transfronteiriças; ii) compreender epistemes, práticas e políticas que se deslocam além das 
fronteiras físicas; iii) colocar em cena os intercâmbios multifacetados entre nações, 
agrupamentos e etnias não reconhecidos pelo Direito moderno (quilombos, Jeje, Ketu, Guajajara, 
Payayas      etc.); e iv) visibilizar os trânsitos de tradições e a síntese dessas interações culturais, 
crenças, experiências, estratégias de reivindicações, a produção de novos saberes, 
epistemologias das travessias, fórmulas alternativas de sociabilidades e, enfim, a tessitura de 
diferentes arranjos de poder. Além disso, conceitos e categorias oriundas dos movimentos 
negros, como “quilombismo” (Nascimento, 1980), “ladinoaméfrica” (Gonzalez, 2018) e 
“malungagem” (Branche, 2013), são, por definição, transnacionais. Ao navegar pelas correntezas 
da transnação, torna-se possível revelar a complexidade e a multidimensionalidade do pensar 
político global oposicional ao supremacismo branco, e ao capitalismo patriarcal e racial      (Silva, 
2025). 
 
O “internacional” que reivindicamos é aquele que acolhe a coexistência de mundos plurais. O 
que está em jogo neste debate são as disputas dos sentidos dos mundos, os mundos em disputas, 
as disputas de mundos, disputas de poder sobre as narrativas, o tempo e as espacialidades. 
 
Nas frinchas do internacional há refúgios, e há mundos que não pretendem hegemonizar, mas 
sim confluir. Conforme Bispo dos Santos (2023), a confluência revela mundos diversos que se 
afetam, experimentam a poética de afetação da vida em sentido amplo, se implicam em uma 
dimensão coletiva. As etnias indígenas, por exemplo, não rivalizam ou competem com os 
quilombolas; ao contrário, vivem em confluência de saberes, articulados por meio de “uma 
grande aliança cosmológica” (Santos, 2018, p. 46). 
 
Claro que defendo o abolicionismo deste mundo internacional-colonial, cis-hetero-patriarcal-
capitalista, e que entendo o poder das palavras como afirmação de sistema de opressão. Mas a 
simples mudança de nomenclatura não nos coloca em uma rota de fuga, uma janela de 
emergência pela qual cada qual salta para fora, agarra-se à sua boia, e encontra um refúgio, uma 
salvação. No debate dobre o que resta do internacional, surgem interrogações cruciais: d     e 
qual internacional estamos falando? Qual a relevância e utilidade de debater sobre o 
internacional? Este tema é importante fora da academia? Como levar este debate para rua? Qual 
o termo que melhor comunica nas esquinas, na mídia, fora dos muros da universidade? Como 
estratégia de luta, seria mais adequado abandoná-lo ou disputá-lo, reconhecendo a 
potencialidade de outras terminologias como o “global”, “pluriversal” ou “transnacional”? A 
quem serve o internacional que não queremos? Como a academia, na prática, persiste na 
manutenção do internacional hegemônico? 
 
É certo que nos encontramos diante de encruzilhadas de sentidos, tempos e espaços. Mas a 
encruzilhada não é beco sem saída: é o lugar do encontro, do cruzamento de fronteiras, da 
confluência, dos múltiplos caminhos, e da assunção de responsabilidades. A encruzilhada é, 
portanto,      o princípio do movimento e da comunicação      (Miranda, 2020). É o lugar de 
travessias, de contatos e de possibilidades que nos permitem costurar outras sociabilidades, 
confluências, alianças; e imaginar outras formas de habitar e existir no mundo. 
 



 

4 
 

* Professora dos Programas de Pós-Graduação em Relações Internacionais (PPGRI) e em Direito 
(PPGD) da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Pesquisadora Produtividade em 
Pesquisa PQ/CNPq. E-mail: karine.silva@ufsc.br. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9212-8818 
Esta pesquisa foi realizada com recursos do CNPq. 
 
Referências 
 
BRANCHE, Jerome. Malungaje: hacia una poética de la diáspora africana. In: WALSH, Catherine 
(org.). Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Quito: 
Abya-Yala, 2013, pp. 165-187. 
 
DU BOIS, W. E. B. The African Roots of War. The Atlantic Monthly, v. 115, n. 5, pp. 707-714, 1915. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968. 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: GONZALEZ, Lélia. Primavera 
para as rosas negras. São Paulo: Filhos da África, 2018, pp. 321-334. 
 
MIRANDA, Eduardo O. Corpo-território & Educação Decolonial: proposições afro-brasileiras na 
invenção da docência. Salvador: UFBA, 2020. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo: documentos para uma militância pan-africanista. 
Petrópolis: Vozes, 1980. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. O quilombo como instituição nos períodos colonial e imperial no Brasil. 
In: RATTS, Alex. Eu sou atlântica: sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: 
Imprensa Oficial, 2007, pp. 117-125. 
 
SANTOS, Antonio Bispo. Somos da terra. Piseagrama, n. 12, pp. 44-51, ago. 2018. Disponível em: 
https://piseagrama.org/artigos/somos-da-terra/. Acessado em 26 nov. 2025. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu; Piseagrama, 2023. 
 
SANTOS, Milton. O lugar: encontrando o futuro. RUA: Revista de Urbanismo e Arquitetura, n. 6, 
pp. 34-39, 2008. 
 
SILVA, Karine de Souza. “Esse silêncio todo me atordoa”: a surdez e a cegueira seletivas para as 
dinâmicas raciais nas Relações Internacionais. Revista de Informação Legislativa, v. 58, pp. 37-
55, 2021. 
 
SILVA, Karine de Souza. Calunga grande, o transnacionalismo negro e o Brasil. Brasília: FUNAG, 
2025. 

about:blank
about:blank
https://piseagrama.org/artigos/somos-da-terra/


 

5 
 

 
1 Busco inspiração, para este título, na formulação utilizada por Beatriz Nascimento (2007) para se referir aos 
quilombos como uma instituição que atravessa diferentes períodos históricos do Brasil, desde os tempos coloniais. 


