
INTERVENÇÕES

O que ocorre quando o internacional
se territorializa a partir das margens? 

 Uma introdução ao tema

Ana Carolina Teixeira Delgado

2026 | FEVEREIRO



 
 

1 
 

O que ocorre quando o internacional se territorializa a partir das margens?  
Uma introdução ao tema 

 
Ana Carolina Teixeira Delgado* 

 
O que resta do internacional? A provocação sugerida pela 1ª edição da ColabRI poderia 
parecer superada na medida em que o internacional, como conceito ou disciplina, foi 
palco de grandes contestações que serviram de base e condição de possibilidade para o 
chamado Quarto Debate das Relações Internacionais. Especialmente entre pós-
estruturalistas (autodenominados “dissidentes”) e pós-coloniais, as discussões sobre o 
internacional foram seguidas e fomentadas por desconstruções em torno do tema da 
“soberania”, mais especificamente, da soberania estatal enquanto única forma possível 
de exercício da autoridade e da política1. Tais discussões desdobraram-se em outras, 
abarcando o papel da anarquia e da ordem, como também foram tensionadas por 
clivagens de classe, raça, gênero, humanos e não-humano. Em suma, esses debates 
caminharam para a denúncia do internacional enquanto um regime moderno-colonial e 
um campo disciplinar que delimitam o fazer político, ou seja, qual política é autorizada 
e quem é passível de exercê-la2. Ao mesmo tempo, destacaram como o internacional 
sempre foi, e permanece sendo, um espaço altamente contestado. 
 
Talvez esses questionamentos tenham se intensificado na medida em que dinâmicas e 
atores marginalizados pela preponderância de uma ontoepistemologia central 
conseguiram agir nos interstícios, questionando representações estanques e a 
organização de percepções que cristalizam as desigualdades produzidas pelo 
internacional a partir do capitalismo, do colonialismo ou de outras maneiras de se 
estruturar as relações político-sociais. Nas últimas décadas, as críticas nas Relações 
Internacionais vêm ganhando proeminência a partir do aporte teórico-conceitual 
proveniente dessas margens que, calcado nas práticas diárias de seus atores e sua 
relação com o território, coloca em xeque os entendimentos comuns sobre tempo, 
espaço e diferença que são pilares da lógica moderna. É importante salientar que, se por 
um lado, tais atores e práticas já haviam sido de alguma forma “identificados” pela 
disciplina, especialmente a partir da literatura sobre Sociedade Civil Global e suas 
variantes, por outro, suas produções teórico-conceituais encontraram lugar entre os 
acadêmicos apenas em anos mais recentes. Assim, termos como pluriverso, 
relacionalidade, Bem Viver, entre outros, adentraram as Relações Internacionais com a 
promessa de democratizar e renovar a disciplina3. 
 
Embora estes mesmos objetivos tenham permeado a literatura sobre Sociedade Civil 
Global, levando a uma série de romantizações a respeito dos fenômenos então 
observados4, no caso atual os escritos acadêmicos se diferenciariam a priori pelo 
aprofundamento da virada ontológica. Nesse sentido, tributários das discussões do 
Quarto Debate bem como dos Estudos Indígenas e do debate Decolonial, esses escritos 
têm entre suas características a busca por contemplar o Outro em sua alteridade, 
atentando para como seus modos de vida e sua luta pela descolonização podem 
transtornar o internacional e aprofundar a denúncia à reprodução de desigualdades. 
Ademais, a introdução dessas concepções Outras enquanto categorias teria o potencial 



 
 

2 
 

de contribuir para se analisar e vislumbrar práticas no internacional calcadas na 
coexistência entre diferentes. 
 
Todavia, não se deve pressupor um automatismo na forma como tais conceitos/modos 
de vida são mobilizados. Pelo contrário, assumir seu caráter meramente “positivo” ou 
de resistência à dominação visando a construção quase que instintiva de um 
internacional mais justo, democrático, de “possibilidades de devir”, sem observar 
dinâmicas locais ou outras camadas que permeiam as práticas de tais atores poderia 
levar à mesma romantização observada na literatura sobre Sociedade Civil Global. Com 
isso, tais abordagens poderiam despolitizar esses atores, incorrendo em última instância 
em sua recolonização5 ou na repetição do padrão sinônimo versus antônimo que Walker 
afirma ser constitutiva da modernidade6. 
 
Neste ponto, proponho que uma das formas de se procurar escapar a essas armadilhas 
é voltar o olhar acadêmico e muito bem treinado para um determinado tipo de 
internacional: o local. O objetivo aqui é perseguir um distanciamento desse 
internacional preponderante; um distanciamento capaz de gerar um estranhamento 
que possibilite não apenas outras imaginações, como também a identificação de outras 
práticas internacionais já existentes. Obviamente, minha proposta descarta o 
automatismo observado acima, especialmente quando entendemos que tanto atores 
coletivos, particularmente os movimentos sociais, quanto a política em si, são 
caracterizados pela mudança, pela “constância da movimentação”. Nesse sentido, 
sugiro que uma série de questionamentos emana e complementa a pergunta de partida 
“o que resta do internacional?”. Talvez, para nos aproximarmos de uma resposta 
deveríamos nos perguntar não apenas “o que é o internacional?”, mas, previamente a 
isso, “o que ocorre com o internacional quando olhamos para o local?”, “o que ocorre 
com o local quando o internacional deixa de ser nosso referencial” e “o que ocorre 
quando o internacional se territorializa a partir das margens?”. 
 
Esses são alguns dos questionamentos que vêm ocupando minhas análises após um 
longo processo de amadurecimento, produto das renovações teóricas da disciplina e 
imbricado nessa busca pelo local. Esse local foi inicialmente pensado como dimensão; 
depois, como espaço; e, atualmente, como território que excede e não é contemplado 
pela gramática moderna—do Estado-nação ou do internacional dominante—que nega 
qualquer possibilidade de coexistência espaço-temporal7. Para isso, entender o ator 
coletivo, especialmente os povos indígenas, apresenta-se como um dos muitos 
caminhos possíveis. Esse caminho envolve conhecer seus modos de vida e de produção 
de mundos em suas tensões internas e externas, assim como certa aproximação com a 
literatura indígena e a literatura antropológica centrada no conceito de cosmopolítica. 
 
Embora nem toda política indígena seja considerada uma política de “fazer mundos”, 
calcada no cosmos e na relação simbiótica com a terra/território—consideração 
indispensável para se evitar recair em armadilhas que respondem, sobretudo, ao desejo 
de acadêmicos—, o conceito de cosmopolítica nos traz algumas contribuições. De la 
Cadena8 aponta como ele excede as formas liberais modernas de política, sendo capaz 
de comportar características estratégicas e relacionais entre todos os seres vivos 
(animados e inanimados). Ainda, embora uma tradução entre modos de vida 



 
 

3 
 

radicalmente distintos seja algo falho, a cosmopolítica admite mediações, o que seria 
alcançado pelo que a autora denomina de “conexões parciais”9 e Bold chama de 
“negociações cosmopolíticas”10. Ambas as autoras se referem à “mobilização de uma 
gramática moderna pelos povos indígenas, dando ao seu discurso um significado mais 
compreensível para mundos não-indígenas e, simultaneamente, mantendo um sentido 
de alteridade que excede a modernidade”11. Essas negociações são particularmente 
observadas em discursos que coadunam ancestralidade e ciência moderna, a articulação 
entre tempo e espaço através da mobilização da noção de “crise climática” e da 
relevância dos territórios indígenas, mesmo em dinâmicas políticas “localizadas” nos 
Acampamentos Terra Livre, por exemplo12. 
 
Questões como as mencionadas acima nos sugerem possibilidades múltiplas não apenas 
de se pensar sobre o internacional, mas de descentrá-lo a fim de questionar seus 
possíveis significados. Esse estranhamento, por sua vez, suscita indagações 
subsequentes acerca dos demais conceitos que historicamente conformaram a cadeia 
de significantes do mainstream da disciplina. Por fim, e talvez mais importante, o 
distanciamento estratégico, que se relaciona também à busca por referenciais teórico-
conceituais mais plurais (entre os quais, o de cosmopolítica), nos permite de fato 
reivindicar o território de formas múltiplas, e entendê-lo, junto a seus sujeitos, enquanto 
produtores de política internacional a partir da realização de outros mundos, em 
constante tensão com o internacional-moderno-colonial. Dito de outra forma, essas 
opções teórico-metodológicas nos permitem observar dinâmicas Outras, 
compreendendo o complexo processo de territorialização do internacional. 
 
* Professora do Programa de Pós-Graduação em Relações Internacionais da 
Universidade Federal da Integração Latino-Americana (PPGRI-Unila) e do curso de 
Relações Internacionais e Integração. 

 
1 Para alguns marcos, ver Ashley, Richard. Untying the sovereign state: a double reading of the anarchy 
problem. Millennium, v.17, 1988, p.227-262; Beier, Marshall (ed). International Relations in uncommon 
places: indigeneity, cosmology, and the limits of international theory. New York: Palgrave MacMillan, 
2009; Inayatullah, Naeem; Blaney, David. International Relations and the Problem of Difference. New York: 
Routledge, 2004; Picq, Manuela Lavinas. Vernacular sovereignties: indigenous women challenging world 
politics. Tucson: University of Arizona Press, 2018; SHAPIRO, Michael J. Methods and nations: cultural 
governance and the indigenous subject. New York: Routledge, 2004; Shaw, Karena. Indigeneity and 
political theory: sovereignty and the limits of the political. London: Routledge, 2008; e WALKER, RBJ. 
Inside/outside: international relations as political theory. Cambridge: Cambridge University Press, 1993. 
2 Delgado, Ana Carolina Teixeira; Meireles Neto, Elias Colares. “The Future Is Indigenous”: APIB’s 
Cosmopolitical Activism and the Free Land Camps’ Mobilizations. Revista Brasileira De Política 
Internacional v.67, n.2, 2024, p.1-20. 
3 Ver, dentre outros: Querejazu, Amaya. Encountering the pluriverse: looking for alternatives in other 
worlds. Revista Brasileira de Política Internacional, v.59, n.2, 2016; Rojas, Cristina. Contestando as Lógicas 
Coloniais do Internacional: Rumo a uma Política Relacional para o Pluriverso (tradução). Monções: Revista 
De Relações Internacionais Da UFGD, vol.8. n.15), 2019, p.519–543; Tickner, Arlene; Blaney, David. 
Claiming the International. New York: Routledge, 2013; Blaney, David; Tickner, Arlene. Worlding, 
ontological politics and the possibility of a decolonial IR. Millennium, v.45, n.3, 2017, p.293-311; Trownsell, 
Tamara et al. Recrafting international relations through relationality. E-International Relations, 2019. 
Disponível em: https://www.e-ir.info/2019/01/08/recrafting-international-relations-through-
relationality. Acesso em: 9 out. 2025. 
4 Chandler, David. Building global civil society ‘from below’? Millennium, v.33, p.313-339, 2004; Walker, 
RBJ. After the Globe, before the World. New York: Routledge, 2010. 

https://www.e-ir.info/2019/01/08/recrafting-international-relations-through-relationality
https://www.e-ir.info/2019/01/08/recrafting-international-relations-through-relationality


 
 

4 
 

 
5 Chandler, David; Reid, Julian. Becoming Indigenous: the ‘speculative turn’in anthropology and the (re) 
colonisation of indigeneity. Postcolonial Studies, v.23, n.4, p.485-504, 2020; Delgado, Ana Carolina 
Teixeira. Suma Qamaña as a strategy of power: politicizing the Pluriverse. Carta Internacional, v.13, n.3, 
p.236-261, 2018 
6 Walker. After the World, op cit. 
7 Ver Lage, Victor Coutinho; Chamon, Paulo. Resisting the denial of coevalness in International Relations: 
provincializing, perspectivism, border thinking. Revista Brasileira de Política Internacional, v.59, 2016; 
Fabian, Johannes. Time and the Other: how anthropology makes its object. New York: Columbia University 
Press, 1983; Rivera Cusicanqui, Silvia. La raíz: colonizadores y colonizados. In: Albó, Xavier; Barrios Morón, 
Raúl (orgs). Violencias encubiertas en Bolivia. La Paz: CIPCA-Aruwiyiri, 1993, p. 27-139. 
8 De la Cadena, Marisol. Indigenous cosmopolitics in the Andes: conceptual reflections beyond “politics”. 
Cultural anthropology, v.25, n.2, p.334-370, 2010. 
9 De la Cadena, Indigenous cosmopolitics, op cit, p. 348. 
10 Bold, Rosalyn. Indigenous perceptions of the end of the world: Creating a cosmopolitics of change. 
London: Palgrave Macmillan, 2019. 
11 Delgado; Meireles. “The Future Is Indigenous”, op cit. 
12 Delgado; Meireles. “The Future Is Indigenous”, op cit. 


