O Atlantico Vermelho:
modernidade e marcadores de
discriminacao

Victor Coutinho Lage



O Atlantico Vermelho: modernidade e marcadores de discriminagao, por Victor
Coutinho Lage*

| ! e oy ——
P - vu;uheu Dat : | & resustagta et
BITAUTURAS S 2 Psu—:l tos

1A
o PosabILe Lt SHPAIT I ENCTA
| Tovassstscra sas asrasrsnas - DAS. ﬁsngm* |
& s i dotviind — - A

A PERMANENCIA

DAS EBSTRUTURAS

o TANSAMEITe Sat MATMITIAR
1o pot

o Zasmariaiia ’J.".uf_:y.._..
A PZRMANENCEIA
URAS

A Permanéncia das Estruturas (2017), de Rosana Paulino. Esta obra foi parte da exposi¢do Atldntico
Vermelho. Fonte: site de Rosana Paulino.

O Atlantico Negro

Uma das mais importantes contribuicées do livro de Paul Gilroy, O Atldntico Negro:
modernidade e dupla consciéncia,* é insistir que a (de)formac3do da modernidade deve
ser entendida em relacdo ao “Atlantico Negro”, um /ugar internacionalizado e
racializado. “Lugar”, quero sugerir, ndo é uma coordenada pré-definida, e sim um
condensador espaco-temporal em permanente mutacdo, através do qual subjetividades
sdo (re)produzidas e padrdes de discriminacdo sdo constantemente definidos, assim
como contestados. Enfatizando a internacionalidade do Atlantico Negro, Gilroy perturba
e desestabiliza a unidade “nacional” e a maneira pela qual subjetividades sdo concebidas
em termos de suas “raizes”; e move o foco, dessa forma, em direcdo a circulagdes,
intercAmbios, fertilizacdes cruzadas, movimentos, rotas.? Ademais, a aten¢do que esse
movimento traz para processos de racializacdo conduz a problematizacdao do modo pelo
gual marcadores de discriminacdo estdo imbricados na modernidade e sdo dela
constitutivos — inclusive no que diz respeito a concep¢ées modernas de cidadania, de
estado e do prdprio “internacional”.

“Discriminagao”, tal como aqui se propde, é uma pratica heterogénea avangada por
seres humanos em sua tentativa de se distinguir de ndo humanos, assim como daquilo
que é identificado, de maneiras variadas, como natural, divino, bérbaro, primitivo.3
Embora o livro de Gilroy enfatize processos de racializacdo através do Atlantico Negro,
é certamente o caso de que tais processos se conectam, de formas imbricadas e
interseccionadas, com outros marcadores de discriminacdo, tais como classe, género,
sexualidade, capacidade, religiosidade, entre outros.*


http://www.rosanapaulino.com.br/blog/category/atlantico-vermelho/

Dessa perspectiva, o Atlantico torna insustentaveis as considera¢gdes ainda
predominantes que tomam a modernidade como um resultado de praticas difusionistas
que teriam comecado na Europa e, entdo, englobado todo o mundo.”> Assim, esse lugar,
o Atlantico, se torna crucial para a interpretacdo de como a modernidade tem se
formado e deformado através de rotas que ndo se conformam a concepgdes lineares da
histéria; ou a nocdes de subjetividades e de poder que sejam circunscritas ao nacional
ou que sejam universalizantes. A (de)formacdo da modernidade é inseparavel da
dinamica de intersecc¢do e imbricacdo de multiplos marcadores de discriminacao.

O Atléntico Vermelho

Sem titulo (2017), de Rosana Paulino. Esta obra foi parte da exposi¢do Atldntico Vermelho. Fonte: site de
Rosana Paulino.

Eu me deparei recentemente com a nocdo de Atldntico Vermelho, que dd nome a um
dos projetos da artista visual, pesquisadora e educadora Rosana Paulino. De acordo com
ela, trata-se de um lugar cujas rotas tém sido tracadas por multiplos marcadores de
discriminacdo, avancados pela ciéncia (mesmo antes do racismo cientifico do século
X1X), assim como pela religido, e que conectam transversalmente a politica, a economia,
a histéria, a cultura. O projeto interage com Gilroy (e outras/os), porém destaca como o
sangue é uma parte fundamental das historias atlanticas. Além disso, ela aporta a sua
obra como um todo a centralidade da cultura afro-brasileira, salientando questdes de
raca e género por uma perspectiva diaspdrica, o que contribui para a abordagem daquilo
gue o proprio Gilroy identificou como sendo a marginaliza¢ao da histéria brasileira nas
consideracdes sobre a politica negra na América do Norte e no Caribe.?

De maneira suplementar, eu gostaria de sugerir que a potencialidade da expressao
Atléntico Vermelho reside, ainda, no fato de ser mais adequada as intersecc¢des e


http://www.rosanapaulino.com.br/blog/category/atlantico-vermelho/
http://www.rosanapaulino.com.br/blog/category/atlantico-vermelho/
https://padraodosdescobrimentos.pt/evento/atlantico-vermelho/
https://padraodosdescobrimentos.pt/evento/atlantico-vermelho/
https://www.rosanapaulino.com.br/
http://pinacoteca.org.br/wp-content/uploads/2019/07/AF_ROSANAPAULINO_18.pdf
http://pinacoteca.org.br/wp-content/uploads/2019/07/AF_ROSANAPAULINO_18.pdf

imbricacdes dos marcadores de discriminagcdo mencionados anteriormente. O Atlantico
Vermelho, seguindo essa proposi¢do, abarca o Atlantico Negro, mas também o Atlantico
Indigena, o Atlantico das(os) Trabalhadoras(es), em suma, o Atlantico das maneiras
heterogéneas pelas quais os processos de subalternizacdo tém se combinado, mas
também tém sido contestados. Em outras palavras, como diferentes modos de
coexisténcia tém sido negociados, disputados, resistidos, subvertidos, defendidos e
combatidos. Se, de um lado, o sangue for derramado em genocidios e em outras
modalidades de violéncia através do Atlantico, por outro lado, ele tem conferido vida a
variadas modalidades de contestacdo por parte de subjetividades subalternizadas que
tracaram e vém tracando as multiplas rotas do Atlantico Vermelho, navegando com e
contra as imbricacbes e interseccdes de género, classe, raca-etnicidade, capacidade,
sexualidade, religiosidade...

Tragcando Rotas no Atldntico Vermelho

Para concluir esta intervencdo, eu gostaria de indicar uma das rotas do Atlantico
Vermelho que podem ser mapeadas em certas contribuicdes das tradi¢des de
pensamento brasileiras. Inspirado em Lélia Gonzalez, denomino-a como Rota
Amefricana. “Améfrica”, de acordo com Lélia, combina referéncias negras passadas e
contemporaneas com referéncias africanas e americanas (incluindo as amerindias).’
“Amefricanidade” é uma categorizacdo que almeja lancar luz sobre a dimensao
diaspdrica e internacionalizada das articulagdes histdricas, em constante mutacgao, tanto
dos marcadores de discriminagao constitutivos da modernidade, quanto de suas varias
reinterpretacdes e/ou ressignificagcdes através do que Paulino nomeou como Atlantico
Vermelho. A proposicdo de Gonzalez faz parte das formas pelas quais pensadoras(es)
negras(os) brasileiras(os) tém reinterpretado as experiéncias histdricas dos quilombos
como algo permanente, mas nao cristalizado, através da (de)formacdo do Brasil e da
modernidade.

Desde os anos 1970, o quilombismo tem sido cada vez mais entendido como a forma de
um ideal em constante rearticulacdo e que agrega multiplos atos de contestacdo
antirracista.® Esse conceito afro-brasileiro integra uma rota amefricana pelo Atlantico
Vermelho que tem sido construida por praticas que visam a “uma Unica afirmacao
humana, étnica e cultural, a um tempo integrando uma pratica de libertacdo e
assumindo o comando da prdpria histéria”.? Ele desestabiliza a unidade nacional e as
concepcOes universalistas da histéria a partir de uma perspectiva afrodiaspdrica que
pode ser lida nos termos do que Robbie Shilliam prop6s como “ciéncia decolonial”, na
medida em que ele busca “curar feridas coloniais, religando povos, terras, passados,

ancestrais e espiritos”.1°

E importante ter em mente também que o quilombismo, enquanto forca de um ideal
gue liga atos passados e contemporaneos, permite compreender as variadas maneiras
pelas quais povos negros, indigenas e brancos pobres levaram adiante modos de
coexisténcia que desafiaram, e continuam a fazé-lo, os marcadores de discriminacao
constitutivos da modernidade. Portanto, o quilombismo é uma das rotas amefricanas
que conectam a (de)formacdo do Brasil ao Atlantico Vermelho e aos multiplos atos de
discriminacdo e contestacdao que nele tém emergido ao longo da histdria.



Quando Walter Benjamin, em conhecido texto, afirmou que “nunca ha um documento
de civilizacdo que n3o seja ao mesmo tempo um documento de barbérie”!, e que a
barbarie permeia igualmente o modo como esse documento é transmitido através da
tradic3o, ele também colocou como tarefa “escovar a histdria a contrapelo”.*? Por um
lado, o Atlantico Vermelho tem sido um dos lugares onde a prépria nocao de “barbarie”
tem sido (re)produzida em conexdao com as noc¢des de classe, género, raca-etnicidade,
capacidade, sexualidade, religiosidade... Por outro lado, nele também rotas
contestatdrias tém sido tracadas pelas mesmas subjetividades que, consideradas
“barbaras” por um certo mapeamento, estdo escovando a histéria a contrapelo,
ensejando mapas — e mundos — de libertacao.

* Victor Coutinho Lage é Professor do Instituto de Humanidades, Artes e Ciéncias
Professor Milton Santos da Universidade Federal da Bahia (IHAC/UFBA) e coordenador
do Programa de Pos-Graduagcdo em RelagOes Internacionais da UFBA.

* Esta série foi originalmente publicada em inglés, no blog Strife, do Departamento de War Studies da
King’s College. Ver: https://www.strifeblog.org/2021/07/05/series-on-memory-history-and-power-
introduction/

L Paul Gilroy, The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness (Londres e Nova York: Verso, 1993).
2 |sso também foi observado por Stuart Hall, em The Fateful Triangle: Race, Ethnicity, Nation (Cambridge
e Massachusetts: Harvard University Press, 2017), p.159-160.

3 Sigo aqui a definicdo de “discriminacdo” proposta por R. B. ). Walker, After the Globe, Before the World
(Nova York: Routledge, 2010), p.97.

4 Para a relac3o entre intersecc3o e imbricac3o, sugiro o texto de Andrea Gill e Thula Pires, “From Binary
to Intersectional to Imbricated Approaches: Gender in a Decolonial and Diasporic Perspective”, Contexto
Internacional, vol.41, no. 2, p.275-302, maio/agosto de 2019. Além dele, vale mencionar, claro, a valiosa
tradicdo do feminismo negro que vem se dedicando ao conceito de “interseccionalidade”.

> Robbie Shilliam, “The Atlantic as a Vector of Uneven and Combined Development”, Cambridge Review
of International Affairs, v. 22, no. 1, p.69-88, 2009, p.72. Ver, ainda: Alexander Anievas e Kerem
Nisancioglu, How the West Came to Rule: The Geopolitical Origins of Capitalism (London: Pluto Press,
2015), cap.5; e Onofre dos Santos Filho, “Ultra Aequinoxialem Non Peccari: Anarquia, Estado de Natureza
e a Construcdo da Ordem Politico-Espacial”, Mongdes: Revista de Relag¢des Internacionais da UFGD, Dossié
Teoria das Relag¢des Internacionais no Brasil, organizado por Jodo Nackle Urt, Lara Selis e Victor Coutinho
Lage, vol. 8, n. 15, p. 486-518, 2019.

6 Paul Gilroy, O Atldntico Negro: Modernidade e Dupla Consciéncia (S3o Paulo: Editora 34, 2001). Abordar
essa marginalizagdo também é o que motiva trabalhos recentes como os de Petrénio Domingues e Kim D.
Butler, reunidos em Didspora Imaginadas: Atldntico Negro e Histérias Afro-Brasileiras (Sdo Paulo:
Perspectiva, 2020).

7 Lélia Gonzalez, “A categoria politico-cultural de amefricanidade”, Tempo Brasileiro, n. 92-93, p. 69-82,
1988, p. 77. Para duas coletaneas recentes dos trabalhos de Lélia, ver Gonzalez, Primavera para as Rosas
Negras (Sdo Paulo: UCPA Editora, 2018) e idem, Por um Feminismo Afro-latino-americano (Sdo Paulo:
Companbhia das Letras, 2020).

8 Ver Abdias do Nascimento, O Quilombismo: Documentos de Uma Militdncia Pan-Africanista. 2.ed
(Brasilia: Fundagdo Cultural Palmares, 2002). Ver também Abdias do Nascimento, “Quilombismo: An Afro-
Brazilian Political Alternative”, Journal of Black Studies, vol.1, no.2, p.141-178, 1980. Beatriz Nascimento
insistiu igualmente, desde os anos 1970, no “quilombo” como um conceito ligando contesta¢des passadas
e contemporaneas. “Eu sou atlantica”, disse Beatriz. Ver Maria Beatriz Nascimento, Beatriz Nascimento,
Quilombola e Intelectual: possibilidade nos dias de destruicdo (Didspora Africana: Editora Filhos da Africa,
2018), 326. Recentemente, alguns de seus textos foram traduzidos para o inglés; ver Christen Smith,
Archie Davies e Bethania Gomes, “In front of the world’: translating Beatriz Nascimento”, Antipode,
vol.53, no.1, p. 279-316, 2021.

9 Abdias do Nascimento, Ibidem, p.265.



10 Robbie Shilliam, The Black Pacific: anti-colonial struggles and oceanic connections. (London:
Bloomsbury, 2015), p.13.

1 Walter Benjamin, “Uber den Begriff der Geschichte”, in Gesammelte Schriften, Band | (Frankfurt am
Maim: Suhrkamp, 1991), p.696.

12 1bidem, p.697.



