
I N T E R V E N Ç Õ E S

O Atlântico Vermelho: 
modernidade e marcadores de

discriminação

    Victor Coutinho Lage

2021 | AGOSTO



O Atlântico Vermelho: modernidade e marcadores de discriminação, por Victor 

Coutinho Lage 
 

 
A Permanência das Estruturas (2017), de Rosana Paulino. Esta obra foi parte da exposição Atlântico 

Vermelho. Fonte: site de Rosana Paulino. 
 
O Atlântico Negro 
 
Uma das mais importantes contribuições do livro de Paul Gilroy, O Atlântico Negro: 
modernidade e dupla consciência,1 é insistir que a (de)formação da modernidade deve 
ser entendida em relação ao “Atlântico Negro”, um lugar internacionalizado e 
racializado. “Lugar”, quero sugerir, não é uma coordenada pré-definida, e sim um 
condensador espaço-temporal em permanente mutação, através do qual subjetividades 
são (re)produzidas e padrões de discriminação são constantemente definidos, assim 
como contestados. Enfatizando a internacionalidade do Atlântico Negro, Gilroy perturba 
e desestabiliza a unidade “nacional” e a maneira pela qual subjetividades são concebidas 
em termos de suas “raízes”; e move o foco, dessa forma, em direção a circulações, 
intercâmbios, fertilizações cruzadas, movimentos, rotas.2 Ademais, a atenção que esse 
movimento traz para processos de racialização conduz à problematização do modo pelo 
qual marcadores de discriminação estão imbricados na modernidade e são dela 
constitutivos – inclusive no que diz respeito a concepções modernas de cidadania, de 
estado e do próprio “internacional”. 
 
“Discriminação”, tal como aqui se propõe, é uma prática heterogênea avançada por 
seres humanos em sua tentativa de se distinguir de não humanos, assim como daquilo 
que é identificado, de maneiras variadas, como natural, divino, bárbaro, primitivo.3 
Embora o livro de Gilroy enfatize processos de racialização através do Atlântico Negro, 
é certamente o caso de que tais processos se conectam, de formas imbricadas e 
interseccionadas, com outros marcadores de discriminação, tais como classe, gênero, 
sexualidade, capacidade, religiosidade, entre outros.4  
 

http://www.rosanapaulino.com.br/blog/category/atlantico-vermelho/


Dessa perspectiva, o Atlântico torna insustentáveis as considerações ainda 
predominantes que tomam a modernidade como um resultado de práticas difusionistas 
que teriam começado na Europa e, então, englobado todo o mundo.5 Assim, esse lugar, 
o Atlântico, se torna crucial para a interpretação de como a modernidade tem se 
formado e deformado através de rotas que não se conformam a concepções lineares da 
história; ou a noções de subjetividades e de poder que sejam circunscritas ao nacional 
ou que sejam universalizantes. A (de)formação da modernidade é inseparável da 
dinâmica de intersecção e imbricação de múltiplos marcadores de discriminação.  
 
O Atlântico Vermelho 
 

 
Sem título (2017), de Rosana Paulino. Esta obra foi parte da exposição Atlântico Vermelho. Fonte: site de 

Rosana Paulino. 
 
Eu me deparei recentemente com a noção de Atlântico Vermelho, que dá nome a um 
dos projetos da artista visual, pesquisadora e educadora Rosana Paulino. De acordo com 
ela, trata-se de um lugar cujas rotas têm sido traçadas por múltiplos marcadores de 
discriminação, avançados pela ciência (mesmo antes do racismo científico do século 
XIX), assim como pela religião, e que conectam transversalmente a política, a economia, 
a história, a cultura. O projeto interage com Gilroy (e outras/os), porém destaca como o 
sangue é uma parte fundamental das histórias atlânticas. Além disso, ela aporta à sua 
obra como um todo a centralidade da cultura afro-brasileira, salientando questões de 
raça e gênero por uma perspectiva diaspórica, o que contribui para a abordagem daquilo 
que o próprio Gilroy identificou como sendo a marginalização da história brasileira nas 
considerações sobre a política negra na América do Norte e no Caribe.6  
 
De maneira suplementar, eu gostaria de sugerir que a potencialidade da expressão 
Atlântico Vermelho reside, ainda, no fato de ser mais adequada às intersecções e 

http://www.rosanapaulino.com.br/blog/category/atlantico-vermelho/
http://www.rosanapaulino.com.br/blog/category/atlantico-vermelho/
https://padraodosdescobrimentos.pt/evento/atlantico-vermelho/
https://padraodosdescobrimentos.pt/evento/atlantico-vermelho/
https://www.rosanapaulino.com.br/
http://pinacoteca.org.br/wp-content/uploads/2019/07/AF_ROSANAPAULINO_18.pdf
http://pinacoteca.org.br/wp-content/uploads/2019/07/AF_ROSANAPAULINO_18.pdf


imbricações dos marcadores de discriminação mencionados anteriormente. O Atlântico 
Vermelho, seguindo essa proposição, abarca o Atlântico Negro, mas também o Atlântico 
Indígena, o Atlântico das(os) Trabalhadoras(es), em suma, o Atlântico das maneiras 
heterogêneas pelas quais os processos de subalternização têm se combinado, mas 
também têm sido contestados. Em outras palavras, como diferentes modos de 
coexistência têm sido negociados, disputados, resistidos, subvertidos, defendidos e 
combatidos. Se, de um lado, o sangue for derramado em genocídios e em outras 
modalidades de violência através do Atlântico, por outro lado, ele tem conferido vida a 
variadas modalidades de contestação por parte de subjetividades subalternizadas que 
traçaram e vêm traçando as múltiplas rotas do Atlântico Vermelho, navegando com e 
contra as imbricações e intersecções de gênero, classe, raça-etnicidade, capacidade, 
sexualidade, religiosidade... 
  
Traçando Rotas no Atlântico Vermelho 
 
Para concluir esta intervenção, eu gostaria de indicar uma das rotas do Atlântico 
Vermelho que podem ser mapeadas em certas contribuições das tradições de 
pensamento brasileiras. Inspirado em Lélia Gonzalez, denomino-a como Rota 
Amefricana. “Améfrica”, de acordo com Lélia, combina referências negras passadas e 
contemporâneas com referências africanas e americanas (incluindo as ameríndias).7 
“Amefricanidade” é uma categorização que almeja lançar luz sobre a dimensão 
diaspórica e internacionalizada das articulações históricas, em constante mutação, tanto 
dos marcadores de discriminação constitutivos da modernidade, quanto de suas várias 
reinterpretações e/ou ressignificações através do que Paulino nomeou como Atlântico 
Vermelho. A proposição de Gonzalez faz parte das formas pelas quais pensadoras(es) 
negras(os) brasileiras(os) têm reinterpretado as experiências históricas dos quilombos 
como algo permanente, mas não cristalizado, através da (de)formação do Brasil e da 
modernidade.  
 
Desde os anos 1970, o quilombismo tem sido cada vez mais entendido como a forma de 
um ideal em constante rearticulação e que agrega múltiplos atos de contestação 
antirracista.8 Esse conceito afro-brasileiro integra uma rota amefricana pelo Atlântico 
Vermelho que tem sido construída por práticas que visam a “uma única afirmação 
humana, étnica e cultural, a um tempo integrando uma prática de libertação e 
assumindo o comando da própria história”.9 Ele desestabiliza a unidade nacional e as 
concepções universalistas da história a partir de uma perspectiva afrodiaspórica que 
pode ser lida nos termos do que Robbie Shilliam propôs como “ciência decolonial”, na 
medida em que ele busca “curar feridas coloniais, religando povos, terras, passados, 
ancestrais e espíritos”.10  
 
É importante ter em mente também que o quilombismo, enquanto força de um ideal 
que liga atos passados e contemporâneos, permite compreender as variadas maneiras 
pelas quais povos negros, indígenas e brancos pobres levaram adiante modos de 
coexistência que desafiaram, e continuam a fazê-lo, os marcadores de discriminação 
constitutivos da modernidade. Portanto, o quilombismo é uma das rotas amefricanas 
que conectam a (de)formação do Brasil ao Atlântico Vermelho e aos múltiplos atos de 
discriminação e contestação que nele têm emergido ao longo da história.  



 
Quando Walter Benjamin, em conhecido texto, afirmou que “nunca há um documento 
de civilização que não seja ao mesmo tempo um documento de barbárie”11, e que a 
barbárie permeia igualmente o modo como esse documento é transmitido através da 
tradição, ele também colocou como tarefa “escovar a história a contrapelo”.12 Por um 
lado, o Atlântico Vermelho tem sido um dos lugares onde a própria noção de “barbárie” 
tem sido (re)produzida em conexão com as noções de classe, gênero, raça-etnicidade, 
capacidade, sexualidade, religiosidade... Por outro lado, nele também rotas 
contestatórias têm sido traçadas pelas mesmas subjetividades que, consideradas 
“bárbaras” por um certo mapeamento, estão escovando a história a contrapelo, 
ensejando mapas – e mundos – de libertação. 
 
* Victor Coutinho Lage é Professor do Instituto de Humanidades, Artes e Ciências 
Professor Milton Santos da Universidade Federal da Bahia (IHAC/UFBA) e coordenador 
do Programa de Pós-Graduação em Relações Internacionais da UFBA. 

 
 Esta série foi originalmente publicada em inglês, no blog Strife, do Departamento de War Studies da 
King’s College. Ver: https://www.strifeblog.org/2021/07/05/series-on-memory-history-and-power-
introduction/   
1 Paul Gilroy, The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness (Londres e Nova York: Verso, 1993). 
2 Isso também foi observado por Stuart Hall, em The Fateful Triangle: Race, Ethnicity, Nation (Cambridge 
e Massachusetts: Harvard University Press, 2017), p.159-160. 
3 Sigo aqui a definição de “discriminação” proposta por R. B. J. Walker, After the Globe, Before the World 
(Nova York: Routledge, 2010), p.97. 
4 Para a relação entre intersecção e imbricação, sugiro o texto de Andrea Gill e Thula Pires, “From Binary 
to Intersectional to Imbricated Approaches: Gender in a Decolonial and Diasporic Perspective”, Contexto 
Internacional, vol.41, no. 2, p.275-302, maio/agosto de 2019. Além dele, vale mencionar, claro, a valiosa 
tradição do feminismo negro que vem se dedicando ao conceito de “interseccionalidade”.   
5 Robbie Shilliam, “The Atlantic as a Vector of Uneven and Combined Development”, Cambridge Review 
of International Affairs, v. 22, no. 1, p.69-88, 2009, p.72. Ver, ainda: Alexander Anievas e Kerem 
Nisancioglu, How the West Came to Rule: The Geopolitical Origins of Capitalism (London: Pluto Press, 
2015), cap.5; e Onofre dos Santos Filho, “Ultra Aequinoxialem Non Peccari: Anarquia, Estado de Natureza 
e a Construção da Ordem Político-Espacial”, Monções: Revista de Relações Internacionais da UFGD, Dossiê 
Teoria das Relações Internacionais no Brasil, organizado por João Nackle Urt, Lara Selis e Victor Coutinho 
Lage, vol. 8, n. 15, p. 486-518, 2019. 
6 Paul Gilroy, O Atlântico Negro: Modernidade e Dupla Consciência (São Paulo: Editora 34, 2001). Abordar 
essa marginalização também é o que motiva trabalhos recentes como os de Petrônio Domingues e Kim D. 
Butler, reunidos em Diáspora Imaginadas: Atlântico Negro e Histórias Afro-Brasileiras (São Paulo: 
Perspectiva, 2020). 
7 Lélia Gonzalez, “A categoria político-cultural de amefricanidade”, Tempo Brasileiro, n. 92-93, p. 69-82, 
1988, p. 77. Para duas coletâneas recentes dos trabalhos de Lélia, ver Gonzalez, Primavera para as Rosas 
Negras (São Paulo: UCPA Editora, 2018) e idem, Por um Feminismo Afro-latino-americano (São Paulo: 
Companhia das Letras, 2020). 
8 Ver Abdias do Nascimento, O Quilombismo: Documentos de Uma Militância Pan-Africanista. 2.ed 
(Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2002). Ver também Abdias do Nascimento, “Quilombismo: An Afro-
Brazilian Political Alternative”, Journal of Black Studies, vol.1, no.2, p.141-178, 1980. Beatriz Nascimento 
insistiu igualmente, desde os anos 1970, no “quilombo” como um conceito ligando contestações passadas 
e contemporâneas. “Eu sou atlântica”, disse Beatriz. Ver Maria Beatriz Nascimento, Beatriz Nascimento, 
Quilombola e Intelectual: possibilidade nos dias de destruição (Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 
2018), 326. Recentemente, alguns de seus textos foram traduzidos para o inglês; ver Christen Smith, 
Archie Davies e Bethânia Gomes, “’In front of the world’: translating Beatriz Nascimento”, Antipode, 
vol.53, no.1, p. 279-316, 2021.   
9 Abdias do Nascimento, Ibidem, p.265. 



 
10 Robbie Shilliam, The Black Pacific: anti-colonial struggles and oceanic connections. (London: 
Bloomsbury, 2015), p.13. 
11 Walter Benjamin, “Über den Begriff der Geschichte”, in Gesammelte Schriften, Band I (Frankfurt am 
Maim: Suhrkamp, 1991), p.696. 
12 Ibidem, p.697. 
  


